بررسی مفهومی حضور نام «حضرت محمد (ص)» در کنار نام «الله» در هنر اسلامی

ر ضا بایر امزاده ٔ

## چكىدە

نظریهپردازان بر این عقیدهاند که در جهان مسیحیت، عیسی مسیح با «لوگوس» یکی گرفته شده است، شاید این مهم ترین دلیل ماهوی حضور گسترده و مداوم مسیح در هنر مسیحیت باشد، چرا که وی تجسم خدا در زمین بود، و شمایل نگاری وی روح مسیحیت را ترویج می کرد. اما این مقاله قصد دارد به صورت معنوی و مفهومی به تحلیل چرایی حضور نام پیامبر (ص) همراه با نام الله بپردازد. قطعا به دلیل قدسی بودن هنر اسلامی اکثر نامها و تصاویری که در آثار هنری آمدهاند براساس دلایل دینی بوده و سرمنشأ الهی داشتهاند. فرضیه تحقیق، بر متفاوت بودن دلیل تجلی نام پیامبر در هنر اسلامی با دلیل تجلی شمایل مسیح در هنر مسیحی استوار است. نتایج یافتهها و تحلیلها نشان داد: با توجه به آیاتی که صریحاً بر انسان بودن پیامبر اشاره کردهاند، نمی توان وی را پسر خدا، یا لوگوس تلقی کرد، اما از سویی وی کامل ترین و والا ترین انسان هاست و به تأكيد قرآن صاحب صفات الهي است؛ صفاتي مانند «رحيم»، «نور» و «شاهد» كه اين صفات از اسماء برجسته الهي نيز هست. با بررسی برخی از آثار هنر اسلامی و مشاهدهی نام پیامبر (ص) در کنار نام «الله»، که از همان قرن ابتدایی تا امروز جریان دارد، می توان به این نتیجه ی احتمالی رسید که دلیل ماهوی این امر تجلی صفات الهی در وجود مبارک آن حضرت است. در واقع اگر قصد مسیحیان از آوردن شمایل مسیح، درک خداوند در بعد جسمانی است، آمدن نام پیامبر در کنار اسماء الهي به دليل ارج نهادن و ترويج مقام والاي يك انسان كامل است، كه بخشي از صفات الهي را در خود دارد.

#### واژههای کلیدی: الله، محمد، صفت، اسماء، هنر.

۱. کارشناس ارشد پژوهش هنر، دانشکده هنر و معماری دانشگاه مازندران، مازندران، ایران. (نویسنده مسئول) somaye.mohamadpur1397@gmail.com ۲. کارشناس ارشد نقاشی، مدیر گروه رشته نقاشی، دانشکده هنر ارومیه، آذربایجان غربی، ایران rezabayramzadeh۱۳۹۷@gmail.com ۳. کارشناس ارشد رشته پژوهش هنر، مدرس مدعو دانشگاه ارومیه، آذربایجان غربی، ایران Saeedahmadi1390@gmail.com



#### مقدمه

هنر، از همان ابتدا تجلی گاه احساسات، عقاید و اندیشههای جمعی و فردی انسان ها بوده و هنوز هم چیزی جز این نیست. اینکه در آثار هنری، هر حرفی به شیوهای غیرمستقیم نشان داده می شود، سبب نمی شود که از اهمیت آن پیام کاسته شود. در برخی از دورهها و بعضی جریانها، آن اندیشهی ینهانی نه تنها بیان می شود بلکه صورت هنری را هم به خدمت می گیرد؛ «هنر دینی» از این جملهاند. در آثار هنری که مضامین دینی دارند، یا تحت جهانبینی آیینی خاص خلق شدهاند، مشاهدهی اصول آن مکتب معنوی در زوایای بصری اثر هنری کار سختی نیست. این سلطهی معنا بر صورت تا جایی پیش میرود که در دورهی قرون وسطی شاهد کمترین خلاقیتهای فردی در اسلوبها و شیوههای طراحی هستیم. چرا که نگاه ادیان به هنر، مانند مقولههای فرهنگی دیگر، نگاهی الهی است. طوری که باور دارد هر محصول فرهنگی بهتر است راه را برای درک حضور معنوی خداوند فراهم نماید.

یکی از مبناهای مهم هر دین آسمانی، پیامبری است که آن موهبت را برای مردم از نزد خداوند به ودیعه آورده است. گرچه اصل خود پیام است، اما هیچ مؤمنی از تکریم رسولش اکراه نمی کند. چرا که در همهی موارد پیامبر علاوه بر رساندن اصولی جدید برای زندگی، خود نیز بهترین الگو برای آن قوانین بودند. پس طبیعی است که بخشی از فرهنگ هر دینی شامل تمجید سیمای زندگی و منش رفتاری وی باشد؛ به طور مثال سالروز میلاد یا وفات پیامبران به روزهایی خاص بدل میشود. البته در هر دینی این جایگاه ممکن خاص بدل میشود. البته در هر دینی این جایگاه ممکن است متفاوت باشد؛ از دین مسیحیت که پیامبر را فرزند خدا میدانند تا دین اسلام که پیامبر را مانند سایرین یک انسان میدانند (که البته ویژگیهای بسیار ویژهای دارد).

بخشی از جهان بینی هر دینی در نحوه ی معرفی پیامبرش روشن می شود. وقتی مسیحیان، مسیح را پسر خدا می دانند، طبیعی است برای نشان دادن عینیتی قابل لمس از حضور

معنوی و نورانی خداوند، شاهد تصویر مسیح در اماکن مذهبی، و حتی در منازل باشیم. در واقع نظریهپردازان بر این عقیدهاند که در جهان مسیحیت، عیسی مسیح با «لوگوس» یکی گرفته شده است، شاید این مهم ترین دلیل ماهوی حضور گسترده و مداوم مسیح در هنر مسیحیت باشد، چرا که وی تجسم خدا در زمین بود، و شمایل نگاری وی روح مسیحیت را ترویج می کرد. اما وقتی به آثار هنری اسلامی نگاه می کنیم در موارد متنوع از قبیل ظروف فلزی، تزئینهای معماری، سکهها و غیره، نام یا تصویر پیامبر (ص) را شاهد و ناظر هستیم، و در مواردی نام مبارک ایشان در کنار باری تعالى «الله» آمده است. از آنجايي كه در عقيدهي اسلامي هیچ کس شریک خداوند نیست و هیچ موجودی در جایگاهی همشأن الله وجود ندارد، این سؤال ایجاد می شود که دلیل ماهوی و معنوی حضور نام حضرت محمد (ص) در کنار نام «الله» چیست؟ برای هنرمند مسلمان پیامبر (ص) چه جایگاهی دارد؟ اینها سؤالاتی است که در این مقاله تلاش مى شود به آنها پاسخ دهيم.

## پیشینهی پژوهش

دربارهی حضور نام پیامبر در آثار ادبی و هنری اسلامی تحقیقات بسیاری انجام شده است، اما همگی به چگونگی حضور این نام در هنر اسلامی پرداخته اند و بیشتر به جنبه های زیباشناختی اشاره کرده اند. به طور مثال در تحقیقی شایسته فر (۱۳۸۵) به تأثیر سیره پیامبر اکرم(ص) بر هنر نگارگری و معماری اسلامی پرداخته و در آن نمونه هایی از نگارگری و معماری اسلامی را از جنبه ی هنر بررسی کرده است. موارد بسیاری نیز پیرامون ادبیات عرفانی نوشته شده است. چرا که ادبای ایرانی در اغلب منظومه های خود در اوایل اثر به مدح رسول اکرم (ص) می پرداختند. مهم ترین خلاء نظری در این پژوهش ها این است که در آن ها این سؤال مطرح نشده که اساساً چرا نام پیامبر (ص) در هنر اسلامی بارها زینب بخش آثار هنر اسلامی بوده و چرا این نام در کنار اسم «لله» آمده است.

## لوگوس در مسیحیت و اسلام

لوگوس از واژه ای یونانی و به معنی «من می گویم» مشتق شده است. در طول زمان این واژه به معانی مختلف استدلال، گفتار، كلمه، استدعا، تكريم، آموزه، ميزان، محاسبه، عقل، اصل به کار برده شده است. (کردفرد، ۱۹۸۷: ۸۴-۸۴) اما استفاده از دو معنای «عقل» در فلسفهیونان باستان «کلمه» در سنت سامی پررنگ تر از سایرین به چشم می خورد. لو گوس در فلسفهیونان باستان در دو مکتب هراکلیتوس و رواقیون دیده شده است. هراکلیتوس لوگوس را به معنای اصل عقلانی حاکم بر جهان می دانسته و احتمالاً آن را به مثابهی نیروی مادی که شبیهیا همسان آتش است میپنداشت که به جهان نظم عقلانی می بخشد و آن را هدایت می کند. و آن را نه به معنای کلام و گفتار بلکه به مفهوم اصل نظامبخش به کار برده است (عبدی، معتمدی، ۱۳۸۹: ۱۲۵). رواقیون نیز لوگوس را امری درونی، متعالی و اصل قانون در عالم و رشتهی سازمان دهندهی مخلوقات می پنداشتند. یعنی نیرویی حیات بخش که در اشیاء پنهان است و و از بالا بر زمین نظارت مي كند (كايلسون، ١٣٤٨: ج ١: ٥٣٠). در واقع رواقيون أن را عقل مابعدالطبيعي مي دانستند كه به اين جهان نظم و سامان میبخشد.

دیدگاه مسیحیت در باب لوگوس از هجده آیه نخست یا همان مقدمه انجیل چهارم یا همان انجیل یوحنا می آیدو با این آیه شروع میشود: «در آغاز کلمه بود و کلمه نزد خدا بود» و کلمه خدا بود» به نظر میرسد کهاندیشه لوگوس را از رواقیون یونان باستان اقتباس کردهاند و آن را با مفهوم جدید به کار بردهاند، که تجسد نامیده میشود. بعدها آباءکلیسا یعنی ژوستین شهید (۱۱۰–۱۶۵)، ایرنائوس (۱۳۰–۲۰۰)، اورجین (۱۸۵–۲۲۸)، اسکندرانی (۱۵۰–۲۱۵) وترتولیان اورجین (۱۸۵–۲۲۸)، اسکندرانی (۱۵۰–۲۱۵) وترتولیان دفاع کردهاند. یوحنا حقیقت حضرت عیسی را «کلمه خدا» با صفات قدیم، ازلی، همراه خدا وند، خالق موجودات و جهان هستی و تجلی شایسته برای ذات خداوند پدر معرفی می کند.

(اترک، ۱۳۸۹)

در دیدگاه اسلامی فلاسفه ی نخستین امر صادر از خداوند را «عقل اول» مینامند که در اصطلاح عرفا به آن «روح محمدی» یا «حقیقت محمدی» میگویند که اولین تنزل حق به صورت وجود خلقی و امکانی است (یثربی، ۱۳۷۴: ۳۳۰). ابن عربی در این باره می گوید: «آغاز آفرینش هباء بود (حقیقت هباء همان وجود منبسط است) و اولین موجود در آن، حقیقت محمدی است، زیرا او خلیفه الهی در عالم بوده است و همه هستی در تسخیر اوست. پس خداوند سبحان هنگامی که اراده نمود عالم را خلق کند، از آن اراده مقدسه حقیقی پدید آمد که از آن به هباء یاد می گردد و هیچ موجودی از نظر قبول و پذیرش در آن هباء زمینه نداشت، موجودی از نظر قبول و پذیرش در آن هباء زمینه نداشت، جز حقیقت محمدی آغاز آفرینش عالم و اولین موجودی است که پدیدار گشته ...» (ابن عربی، ۱۴۲۳، ج ۱: ۱۱۸؛

حقیقت محمدی که از آن به انسان کامل تعبییر می شود یا به فعلیت رساندن همه استعدادهای خود علاوه بر جهت خلقیاش می تواند جهت الهی و حقی نیز پیدا کند. انسان به گفته عرفا در این سیر صعودی می تواند به صقع ربوبی راه پیدا کرده و تا تعیین ثانی و حتی تعیین اول و مقام برزخیت اولی پیش برود که با رسیدن به این مقام انسان بعد ربانی و حقی می باید و خدایی می شود، نه خدا. وقتی انسان کامل آن اسماء و صفات را در خود پیاده کند، علاوه بر این که بعد حقانی پیدا می کند، می تواند تدبیر عالم را به دست گیرد. (محمد، ۱۳۹۴: ۲۲۳). در این مقام تنها اطلاق اسم رب بر او جایز مى شود كه در اين مرحله از تعبير «الحق الخلق» استفاده مى شود كه مقصود اين نيست كه رسول الله به مقام ذات الهي که معلوم بر احدی نیست، راهیابد. به عبارتی، انسان کامل تا برزخیت اولی که بین احدیت و واحدیت در صقع ربوبی است صعود می کند و اولین جلوه نازله او در تعیین ثانی، یا برزخیت ثاني يعني مقام جمع اسماء الهي و تجلي اسم جامع «الله»



می باشد (اترک، ۱۳۸۹).

بنابراین در مقایسه با لوگوس مسیحی باید گفت که به اعتقاد مسیحیت رسمی، حقیقت عیسوی حقیقت ازلی و ابدی و هم جوهر و هم ذات با خداست، نه مخلوق ولی به اعتقاد مسلمانان، حقیقت محمدی مخلوق اول است که جهت و بعد الهی یافته و ازلی و ابدی است. اما هم ذات با خدا نیست.

# حضرت محمد (ص) در قرآن کریم

قرآن مجید بهترین بیان از شخصیت الهی این پیامبر بزرگوار است. جامع ترین آیه ی قرآن که در وصف آن حضرت می باشد این است. ﴿وَإِنَّکَ لَعَلی خُلُقٍ عَظیمٍ ﴾ (قلم/۴) است. با توجه به آنچه عرفا از مقامات معنوی و باطنی پیامبر ذکر کردهاند، اینگونه برمی آید که همهی آنها از قرآن کریم برگرفته شده است. در نگاه حکمت و عرفان، حقیقت محمدی (ص) همان حقیقت قرآنی می باشد پس خلق پیامبر همان خلق قرآن می باشد (ملاصدرا، ۱۳۶۶، ج ۳۹۶۳).

آیههای بسیاری در قرآن در مناسبتهای گوناگون درباره رسول خاتم سخن گفتهاند و برای شناخت این دو حقیقت باید به هردو آنها نزدیک شد. عظمت رسول خدا چنان است که قرآن عظیم به او نازل می شود (حجر /۸۷) که اگر آن حقیقت بر کوه نازل می شد، تحمل نداشته و موجب فروریختن آن میشده (حشر ۲۱/) چنان که جلوهای از نور الهي بر جبل الطور تابيده و آن كوه فرو ميريزد و موسى را مدهوش می کند، اما پیامبر تاب می آورد و قرآن بر قلب او نازل می شود (شعرا/۱۹۳ - ۱۹۴). قلب مبارک ایشان دو صفتی دارد که با یکدیگر در تناقضاند، از یکسو لطافت (آل عمران/۱۵۹) و رحمت خاص عام و خاص الهي توسط وي بر همگان باریده و از سوی دیگر چنان صلابت دارد که در مقام مقایسه با کوه، در زمان نزول وحی، از کوه استوارتر مىنمايد (حشر /٢١) و تحمل بار «قولا ثقيلا» را داشته است (مزمل/۵) که اگر این قول ثقیل بر کوه نازل میشد، از آن چیزی نمی ماند و بر زمین آوار می شد (حشر /۲۱). هر چه

در جهان امکان است از قلب پیامبر و ذوات مقدس منسوب به او می گذرد و از اینرو تبیین گر همین حقیقت است. در عرصه ی دریافت وحی نیز جبرئیل فقط واسطه است و بس. تعلم توسط ذات اقدس صورت می گیرد. «علّمه شدید القوی» (نجم/۵) (طباطبایی، ۱۳۹۴: ۱۹:۲۷).

پیامبر از دیدگاه بسیاری مفسران جلوه آغازین آفرینش الهي است. در آفرينش، سرآمد تمام آفريدهها و نخستين جلوه ذات حق تعالى در عالم ماده است. هيچ كس در رتبه وجودی وی نیست. رتبه و ذات وی بر همگان اولویت دارد. او «اول ما خلق الله» است (مجلسي،١٤٠٣، ٩٧:١) و (ملاصدرا، ۶۰:۱۳۹۳). در کلام عرفا، پیامبر به مقام مشاهده و یکی شدن با حضرت حق نائل می شود و آن چنان در او ذوب می شود که پس از آن کلام او کلام حق و رفتارش رفتار حق می شود و در این مرتبت شهودی چنان اوج مییابد و به خدا نزدیک می شود که بزرگی و جلال و جبروت پروردگار را حس می کند و بدین صورت میباشد که هر چه می گوید کلام خداست. البته از دیدگاه فلاسفه نیز مانند عرفا اشاره مستقیم به آن نمی شود که خدا مستقیم سخن گفته و پیامبر آن را بازگو مى كند يا خير بلكه آنان معتقدند اين اقتضاى مقام قرب الهي است که هر چه بگویی و عمل کنی همان سخن و خواست محبوب است (سلیمی، ۱۳۸۸).

امر مهم دیگری که تأکید بر فضائل خاصه ی پیامبر اسلام دارد، بنیه ی محمد ی است که ظرف وجود ی آن حضرت در شب قدر را نشان می دهد. «اناانزلناه فی لیله القدر» (قدر/۱) و شخص پیامبر هم نمی داند که «لیله القدر» چیست (قدر/۲). ظرف لیله القدر یا «منزل فیه» که قرآن را تماماً در بر گرفت، قلب محمد ی و صور احمد ی است. در واقع این بنیه ی انسان کامل خاتم می باشد که روح الامین، قرآن را بر آن نازل می کند (شعرا/۱۹۳).

با توجه به روایات متعدد در پی آیات مذکور، مراد از لیله القدر، خود پیامبر می باشد و چون برای خداوند هزار و یک اسم وجود دارد که یکی از آنها «مستأثر» در عالم غیب

میباشد از این جهت لیله القدر نیز اسم مستأثر است که کسی جز ذات خود حضرت رسول از آن اطلاع پیدا نکند. و مراد از الف در «الف الشهر» عدد کامل و شهر نیز انواع میباشد. در واقع بدین مضمون که «بنیهی محمدیه» یا همان انسان کامل از هزار نوع یعنی جمیع وجودات برتر و بهتر است (موسوی خمینی، ۱۳۷۰: ۳۲۸ – ۳۲۹).

خداوند دربارهی پیامبر میفرماید: «وان الی ربک المنتهی» (نجم/۴۲) در این آیه کاف خطاب به خود پیامبر است که هم جویها و نهرها و کانالها از او ناشی میشود و می کوشند تا باز به وی ملحق شوند و وجود وی دریای بیکران نظام هستی میباشد. الف در «المنتهی» اشاره به پیامبر است که به این مقام ویژه المنتهی رسیده است (جوادی آملي، ١٣٧٤: ٨: ١٥). عبدالرزاق، عبدالباسط، عبدالقابض، عبدالكريم و عبدالجليل و حتى عبدالله كه حكايت از بندگى اسم عظیم یا اسم اعظم است، از این جمله است. «اما پیامبر خاتم علاوه بر اینکه عبدالله حقیقی و صاحب مقام عبودیت مطلق است، نهایی ترین مرتبه را دارد که از آن به هو یاد می شود» (همان، ۹:۸۳). تعبییر «عبده» (اسرا/۱ و کهف/۱) حاکی از آن است که خداوند مدبر و مربی خاص اوست. و مقامی برتر از مقام مربوبیت ایشان نیست. وی منتسب به عالى ترين اسماى الهي است. «هو» از هويت مطلقه سخن می گوید. پیامبر از نزد هو تنزل کرده و مبداء ارسال رسول، هویت مطلقه است (توبه/ ۳۳ و فتح/ ۲۸ و جمعه/۲).

او عبد محض است و به همین دلیل مظهر تام اسمای الهی میباشد. نکته ظریف اینکه در قرآن کریم برای بیشتر انبیاء نیز تعبیر عبد به کار رفته است. اما همراه با آن از اسامی آنها نیز یاد شده است ولی پیامبر اسلام بدون ذکر نام، عبد مطلق نام می گیرد و تعبیر «عبده» برای او به کار می رود (فرقان/۱)

# صفات پیامبر (ص) در قرآن کریم

صرف نظر از کلیه صفاتی که در قرآن برای پیامبر اسلام ذکر

شده است خداوند در برخی از آیات پیامبر را با صفات خاص خود معرفی می کند که از این صفات در مورد هیچ رسولی استفاده نکرده است صفاتی از جمله رئوف الرحیم، رحمه للعالمین، کریم، نور و شاهد که در ادامه با استناد به تفاسیر به بیان آیات می پردازیم.

خداوند در آیه ۱۲۸ سوره توبه میفرماید: لَقَدْ جاءَکُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِکُمْ عَزِیزٌ عَلَیْهِ ما عَنِتُمْ حَریصٌ عَلَیْکُمْ بِالْمُؤْمِنینَ رَئُوفٌ رَحیمٌ. رسولی از خودتان به سویتان آمد که رنجهای شما بر او سخت است و اصرار به هدایت شما دارد و نسبت به شما رئوف و مهربان است.

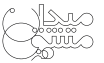
تفسیر آیه بر طبق تفاسیر مختلف بدین شرح است: منظور از رسول به طوری که سیاق دو آیه گواهی می دهد خاتم انبیاء محمد است چون اینگونه او را وصف می کند که خود ایشان است و ظاهر اینست که مقصود این است که او هم مانند شما بشر است و همنوع شماست و همانطور که آمده در معنی از خسارت دیدن شما ناراحت می شود و در خیر خواهی شما چه مؤمن و چه غیر مؤمن حریص است و اینکه که به خصوص نسبت به مؤمنین رئوف و رحیم است و آیا باز سزاوار است که از وی سرپیچی کنید (طباطبایی، ۱۳۹۴: ۹، ۵۶۵). در تفسیر نمونه نیز آمده است که مراد از «رسول» پیامبر اسلام است که اشاره به ارتباط وی با مردم دارد که گویی پارهای از جان مردم و از روح جامعه در شکل پیامبر ظاهر شده است که احساس و عواطف پیامبر به مردم را گوشزد می کند که هر گونه ناراحتی و زیانی به شما برسد برای او

که چه تفاوتی با یکدیگر دارند که مفسران نظرات گوناگون دارند ولی به نظر می رسد که بهترین تعبیر آن است که رئوف به محبت و لطفی که به فرمانبرداران می شود اشاره دارد در حالیکه رحیم اشاره به رحمت در برابر گناهکاران می باشد (مکارم شیرازی، ۱۳۸۵: ج۸، ۲۰۶ – ۲۰۸). در تفسیر کشاف نیز در باب این آیه تأکید بر همین موضوع شده است و

سخت ناراحت کننده است و ایشان سخت به هدایت شما

علاقهمند است. سپس اشاره به رئوف و رحیم می کند و این

# فصلنامه تخصصی اسال اول اشماره یک ایهار ۱۳۹۹



بالمونین را همه مومنان اعم از مومنان آن روز و پس از آن دانسته و تاکید شده که رئوف الرحیم که خدای متعال این دو صفت را با هم برای هیچ یک از بندگانش در یک عبارت نیاورده است و این ویژهی رسول خداست.

خطاب خاص دیگری که خداوند پیامبر را در قرآن با آن نام میخواند و در آیه ۱۰۷ سوره انبیاء آمده است «رحمه للعلمین» میباشد: وَمَا أَرْسَلْنَاکَ إِلا رَحْمَةً لِلْعَالَمِینَ «و ما تو را جز رحمتی برای جهانیان نفرستادیم». بنابر تفسیر نمونه عموم مردم دنیا اعم از مؤمن و کافر همه مرهون رحمت تو میباشند چرا که نشر آیینی را برغهده گرفتی که همگان را نجات میبخشد، اگر گروهی استفاده کرده و گروهی نمی کنند خودشان مقصرند. تعبیر رحمت بودن وجود پیامبر برای همه جهانیان جنبه فاعلیت فاعل را دارد و مسلماً فعلیت نتیجه، بستگی قابل دارد و تعبیر عالمین (جهانیان) مفهوم بسیار وسیعی است که تمام انسانها را در همه قرون و اعصار شامل میشود (مکارم شیرازی، ۱۳۸۵: ۱۴، ۴۶۷).

و یا در سوره احزاب آیه ۴۵ خداوند پیامبر را «شاهد» خطاب مى كند: يا أَيُّهَا النّبيِّ إنَّا أَرْسَلْناكَ شاهداً وَ مُبَشّراً وَ نَذيراً «ای پیامبر ما تورا شاهد بر امت و نوید بخش و زنهار دهنده آنان قرار دادیم» که بنا بر تفسیر المیزان خداوند در حین دعوت مومنان به ذکر تسبیح وعده و بشارت جمیل، پیامبر را با «صفات کریم» خود خطاب می کند و به او دستور می دهد که به مؤمنین بشارت دهد (طباطبایی، ۱۳۹۴: ج۱۶ ۴۹۲،) و در آیه ۱۴۳ سوره بقره نیز باز مسالهی شهادت ایشان را مطرح می کند و اینگونه بیان می دارد که رسول خدا در دنیا شاهد بر اعمال امت میباشد. (همان، ۱، ۴۹۴) «وَكَذَلكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقَبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَنْ يَتّبِعُ الرَّسُولَ مِمّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّه وَمَا كَانَ اللَّه ليُضيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ الله بالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ» يكي ديگر از صفاتي كه خداوند در قرآن پیامبرش را با آن مورد خطاب قرار می دهد «کریم»

است: إِنّه لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمِ (الحاقه/۴۰) بنابر ديدگاه علامه طباطبايي در الميزان: «انه به قرآن بر مي گردد و منظور از رسول كريم پيامبر اسلام است و اين آيه قصد دارد در مقابل كفار وي را تصديق كند عليرغم اينكه برخي رسول كريم را جبرئيل دانستهاند و ليكن سياق وي را تأييد نمي كند زيرا اگر مراد جبرئيل بود جا داشت بفرمايد: اين قرآن را شيطانها نازل نكر دهاند (همان، ج ۱۹ ۱۳۷۳).

علاوه بر اینها خداوند پیامبر را نور معرفی می کند که یکی دیگر از صفات خاصه خداوند می باشد. علاوه بر آیاتی که پیامبر و کتاب وی قرآن را نور خطاب می کند: یَا أَهْلَ الْکتَابِ قَدْ جَاءَکُمْ رَسُولُنَا یُبَیّنُ لَکُمْ کَثِیرًا مِمّا کُنْتُمْ تُخْفُونَ مِنَ اللّه نُورٌ وَکِتَابٌ مُبِینٌ (مائده وَیَعْفُو عَنْ کَثِیرٍ قَدْ جَاءَکُمْ مِنَ الله نُورٌ وَکِتَابٌ مُبِینٌ (مائده الله نُورٌ وکِتَابٌ مُبِینٌ (مائده الله الله بازنیه وسرحاً آن پیامبر را نور نامید و می فرماید: «وَدَاعِیًا إِلَی الله بإذنیه وسراجًا مُنیرًا» (احزاب الله بازی الله علی الله خود گواه خودش است و چشمها و دلها را به سوی خود متوجه می کند» (مکارم شیرازی، ۱۳۸۵، ج ۳، ۴۲۳). در تفسیر المیزان آمده است که خداوند آن حضرت را طوری قرار داده است که مردم به وسیله خداوند آن حضرت را طوری قرار داده است که مردم به وسیله او به سعادت برسند و بتوانند راه نجاتشان را از مسیر ظلمت تشخیص دهند (طباطبایی، ۱۳۹۴: ج۲، ۴۹۴).

همانگونه که مشهود است مبنای اصلی و معتبر برای درک پیامبر به عنوان انسان کامل و الهی، آیات صریح قرآن کریم است. به نوعی حضرت محمد (ص) را تجلی اکثر صفات الهی در یک انسان میدانند. اما نکتهی مهم اینجاست که هنرمند مسلمان بعد از آگاهی از مرتبهی والای پیامبر در تمنای تجسم عینی سیمای آن حضرت نبود. چرا که هم از این کار منع شده بود، و همچنین کاری با روح تقدس کلام در جهان بینی اسلامی در تضاد بود. پس همانطور که کلمه «شالله» برای هنرمندان مسلمان تقدس داشت، کلمه «محمد» نیز صاحب ارج و مقام قدسی شد. و چون هنر جز بیانی زیبا و خلاقانه از عقاید و اندیشهها نیست، نام محمد (ص) در برخی از آثار هنر اسلامی در کنار نام «لله» ظاهر گشت. تا برخی از آثار هنر اسلامی در کنار نام «لله» ظاهر گشت. تا

اهمیت تجلی صفات الهی در انسان به وضوح روشن شود. به عبارت دیگر «الله» نامیمقدس است. نامی که زیبایی صوری و معنوی را توأمان دارد. پس هنرمند مسلمان محور مرکزی آثارش را حول این نام قرار میدهد. این نام وی را به سمت سایر اسماء الهی سوق میدهد. همانند نامهای خداوند در دعای جوشن کبیر. آثار هنری بسیاری در تمدن اسلامی این اسماء را با بیانی زیبا آشکار کردهاند. طبیعی است هنرمندی که این صفات را بنمایهی اصلی کار خود کرده است، نام حضرت محمد (ص) را نیز در آثار خود می آورد. چون به اعتبار قرآن او نیز چنین صفاتی دارد. او نیز از اسماء مقدس بهرهمند است: «هنر اسلامی تجلی کلام مقدس است».

## نام حضرت محمد (ص) در هنر اسلامی

هنر اسلامی زبان هنری صوری و فلسفه منحصر به فردی دارد که از محتوا و ساختار کلمه الله یا قرآن جدا شدنی نیست. و تصویر آن در هنر اسلامی با خوشنویسی آغاز میشود و بعد از راههای مختلف در زندگی مسلمان حضور می یابد بطوریکه از نوشتن بر روی اشیایی که برای مسلمانان کاربرد روزمره داشته، استفاده شده و از آنجایی که هیچ قلمرو سکولار مشروعی در اسلام نمی بینیم، تقریباً هیچ بخش از زندگی مسلمانان نبوده که کلام خدا در آن وارد نشده باشد (نصر، ۱۳۸۶). در حقیقت هنر اسلامی هم در صورت هم در معنا وابستگی کامل به اسماء مقدس دارد.

نمونههایی که در آن نام حضرت محمد (ص) کنار نام «الله» آورده شده محدود نیست. هر پژوهشگر و علاقهمند هنر اسلامی موارد این چنینی را قطعاً دیده است. اما در این بخش چند مثال از آثاری که نام حضرت محمد (ص) کنار اسم متبرک «الله» آمده، به اجمال معرفی میشود. با این توضیح که هدف این مقاله تحلیل مفهومی یکی از ایدههای هنر اسلامی نه بررسی فنی یا زیباشناسی مصادیق آن:

در تصویر شمارهی یک نمونهای از کاسههای قرن پنجم و ششم نیشابور دیده می شود که نامهای «الله» و «محمد»

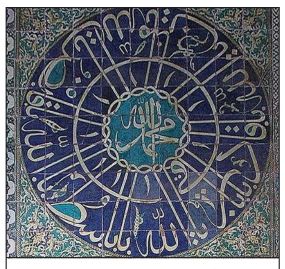


تصویر شمارهی ۱. کاسه با نقوش خوشنویسی کلمات الهی (خط کوفی) - منطقه نیشابور، ایران - قرن چهارم و پنجم.

در اندازهای یکسان و با یک خط نوشته شدهاند. سفالینههای نیشابور و نقوش آنها می توانند حلقه ی رابطی میان دو دوره از شکوفاترین دورههای تاریخ هنر ایران «پیش و پس از اسلام» محسوب شوند. حمایت حاکمان سامانی از هنر و هنرمندان، از مواردی بود که رشد سفالگری در نیشابور طی قرون سوم و چهارم هجری قمری، را موجب شد (اخوانی، قرون سوم و چهارم هجری قمری، را موجب شد (اخوانی، ۱۳۹۴: ۴۰).

در تصویر شمارهی ۲ نمونهای از کاشی کاریهای تمدن

عثمانی دیده می شود. مربوط به کاخ توپکاپی در استانبول که ساخت آن از قرن ۱۵ تا قرن ۱۷ میلادی ادامه داشت. در این اثر هنرمند تلاش کرده با نامهای مبارک «الله» و «محمد» به یک ترکیب بندی جدید برسد. ترکیبی انتزاعی که در مرکزیت یک دایره قرار دارد.



تصویر شمارهی ۲. کاشی کاری ـ کاخ توپکاپی استانبول قرن ۱۵ میلادی.

یک نوع دیگر همراهی نام پیامبر با نام «الله» ترکیب در «لا إله إلا الله محمد رسول الله» است. این ترکیب در خوشنویسیهای معماری و کاشی کاریها بسیار دیده شده است، اما در تصویر شمارهی ۳ این نامها در روی لباسی از تمدن عثمانی دیده می شود. در واقع هنرمند مسلمان اعتقاد به وحدانیت خداوند را هم شأن با نبوت حضرت محمد (ص) آورده است. در ادامه ی این رویکرد در تفکر شیعی نیز نام حضرت علی (ع) در کنار نام پیامبر نقش شده است. یعنی شیعیان نیز عقیده داشتند حضرت علی (ع) به سبب تداوم می توان نامش را هم شأن «محمد (ص)» آورد. در دوران می تصویر شماره ی ۴ دیده می شود در مرکز این مدال نام حضرت علی (ع) و نام حضرت علی (ع) آورده شده است.



تصویر شمارهی ۳. لباسی از تمدن عثمانی، قرن شانزده میلادی.



**تصویر شمارهی ۴.** مدال بزرگ. مصر. فاطمیان. قرن پنجم هجری

### بحث و نتیجه

در عرفان اسلامی معمولاً اسم را ذات به اعتبار صفتی از صفات حق معنی می کنند. عبدالرزاق کاشانی اسم را ذات، به اعتبار صفت وجودی مثل علی ام و قدیر یا عدمی مثل قدوس و سلام، تعریف می نماید. واضح است که اسم در اصطلاح معرفت به

معنی نام شیء نیست و الفاظ اسماء الهی در واقع اسم اسم هستند. همانطور که در اوایل خطبه اول نهج البلاغه آمده است: «کمال اخلاص، خدا را از صفات جدا کردن است؛ زیرا هر صفتی نشان می دهد که غیر از موصوف، و هر موصوفی گواهی می دهد که غیر از صفت است؛ پس کسی که خدا را با صفت تعریف کند او را به چیزی نزدیک کرده، و با نزدیک کردن خدا به چیزی، دو خدا مطرح شده؛ و با طرح شدن دو خدا، اجزایی برای او تصور نموده؛ و با تصور اجزا برای خدا، او خدا، اجزایی برای او تصور نموده؛ و با تصور اجزا برای خدا، او می کند و هر کس به سوی خدا اشاره کند، او را محدود کرده، به شمارش آو رد. و آن کس که بگوید «خدا در چیست؟» او را در چیز دیگری پنداشته است، و کسی که بپرسد «خدا بر روی چه چیزی قرار دارد؟» به تحقیق جایی را خالی از او در نظر گرفته است» (نهج البلاغه، ۲).

در حقیقت منظور از صفت در دیدگاه عرفانی، همان اسم است. یعنی صفتی نیست که بر موصوف اضافه شود، بلکه جزوی از ذات آن وجود نورانی است. اسماء الهی تجلی دهندهی ذات الهی هستند. در جهان بینی اسلامی اسماء الهي و متن قرآن كريم آشكاركنندهي نور الهي هستند. در واقع عارف و هنرمند اسلامی تنها میتوانست در همین امور آشکار کننده عمیق شود تا بتواند دربارهی خداوند تعمق کند. با این فهمی که عارفان و هنرمندان اسلامی از اسماء الهی داشتند زمانی که میدیدند خداوند در قرآن کریم چند مورد از اسماء الهي را دربارهي پيامبر (ص) نيز به کار برده است، به شأن الهي و ملكوتي آن حضرت پي ميبردند و همانطور اسم «الله» برایشان مقدس بود، «محمد» را نیز در ادامهی آن مبارک می دانستند. به همین دلیل در کنار نام الله در بسیار از هنرهای اسلامی، نام پیامبر نیز آمده است. البته در تحقیقاتی که ماهیت مفهومی دارد هیچ پاسخی قطعی نیست، اما با توجه به اینکه به جز نام «الله» و «محمد» در هنر اسلامی یا متن قرآن آمده است، و يا اسماء الهي، احتمال چنين برداشتي کم نیست. در ادامه ی چنین رویکردی بود که در هنر شیعی

نام امامان و احادیث ایشان بر آثار هنر اسلامی ـ شیعی نقش بست. شیعیان امامان را صاحب همانند ولایتی میدانند که پیامبر که شاهد بر اعمال مؤمنین کرده بود.

## منابع

قرآن كريم

نهج البلاغه

ابن خلدون، عبدالرحمن بن محمد (۱۴۱۰). مقدمه افست، الطبعه الاولى، تهران: انتشارات استقلال

احمدوند، عباس (۱۳۸۵). ولایتمندی در خلافت اموی و عصر اول عباسی (۵۶–۲۳۲ ه) پایان نامه دکتری، دانشکده الهیات و معارف اسلامی دانشگاه تهران

بلاذرى، ابوالحسن احمدبن يحيى بن جابر (١٩٨٨). فتوح البلدان، بيروت: دارومكتبه الهلال

بیهقی، ابراهیم بن محمد (بی تا)، المحاسن و المساوی، تحقیق محمد ابوالفضل ابراهیم. قاهره: بی نا

ترابی طباطبایی، سید جمال و وثیق، منصوره (۱۳۷۳). سکههای اسلامی ایران از آغاز تا حمله مغول. تبریز: انتشارات مهد آزادی

جعفری مذهب (۱۳۹۱). سکه اسلامی اوفا، پیام بهارستان: ش:۱۶ جوادی آملی، عبدالله (۱۳۷۴). تفسیر موضوعی قران، ج  $\Lambda$  و  $\rho$  موسسه فرهنگی اسرا: قم

رمضانى، عبدالواحد (بى تا). المسكوكات الفضيه العباسيه فى مجموعه مركز البحوث الاثاريه و الحضاريه لجامعه الموصل، مجله آداب الرافدين، ج ۶

زمخشری، محمودبن عمربن محمد (۱۳۹۱). تفسیر کشاف عن الحقائق تنزیل، ترجمه: مسعود انصاری، ج ۲، تهران: ققنوس زیدان، جرجی (۱۹۱۶). النقود العربیه القدیمه، القسم الاول، فی نفوذ الارتقین و الاتابکین و الایوبین، ج ۴۹، مجله المقتطف، قاهره: جولای

سلمان، عیسی (۱۹۷۱). اقدم درهم المعرب للخلیفه عبدالملک بن مروان، مجله سومر، ج ۲۷

# 

شمس اشراق، عبدالرزاق (۱۳۶۹). نخستین سکههای امپراطوری اسلام. اصفهان: دفتر فرهنگی استاک

شهیدی، سید جعفر (۱۳۷۲). تاریخ تحلیلی اسلام تا پایان امویان، ج ۱۴، تهران: مرکز نشر دانشگاهی

طباطبایی، سید محمد حسین (۱۳۹۴). المیزان فی تفسیرالقرآن، ۲۰ جلد، تهران: دارالمکتیه الاسلامیه

طبری، ابی جعفر محمدبن جریر (بی تا). تاریخ الامم و الملوک، تحقیق محمد ابوالفضل ابراهیم، بیروت: دارسویدان

كرملى، الاب انتستاس (٢٠٠١). رسائل فى النقود العربيه و الاسلاميه و علم النميات، الطبعه الثانيه، قاهره، مكتبه الاعلام الاسلامي

مقریزی، تقی الدین احمدبن علی (۱۹۶۷). النقود الاسلامیه المسمی بشدور العقود فی ذکر النقود، تحقیق و اضافات محمدالسید بحرالعلوم، الطبعه الخامسه، نجف: منشورات مکتب الحیدریه و مطبعتها

مكارم شيرازى، ناصر (١٣٨۵). برگزيده تفسير نمونه. تهران: دارالمكتب الاسلاميه

مناوی، محمدعبدالرووف (۱۹۸۱). النقود و الکماییل و الموازین، تحقیق رجاء محمود سامرایی، بغداد: دارالرشید للنشر

موسوی خمینی، روح الله (۱۳۷۰). آداب آ لصلوه، موسسه نشر و تنظیم آثار امام خمینی: تهران

نصر، سیدحسین (۱۳۸۶). اصول و مبانی نقد و پژوهش هنری: کلمه الله و هنر اسلامی، ترجمه: فرهاد ساسانی، پژوهشنامه فرهنگستان هنر، ش ۷.

Kerferd, G.B. (1987) "logos", Encyclopedia of philosophy, by Paul Edwards, London, the Macmilan Publishing Company.

# Conceptual examination of the presence of the name of "Prophet Muhammad (PBUH)" along with the name "Allah" in Islamic Culture

Somayeh muhamadpour<sup>1</sup>

Reza Bayramazdeh<sup>2</sup>

Saeed Ahmadi Oliaei<sup>3</sup>

#### **Abstract**

Theorists believe that Jesus Christ is the "Logos" in the Christian world. Perhaps this is the most important reason for the massive and continuous presence of Christ in the art of Christianity. Because he was the embodiment of God on earth, and his iconography promoted the spirit of Christianity. This article aims to analyze the reason for the presence of the Prophet's name along with the name of Allah in a spiritual and conceptual sense. Certainly, because of the sacredness of Islamic art, most of the names and images that came in the artwork were based on religious reasons and had a divine origin. The research hypothesis emphasizes the difference in the reason for the manifestation of the name of the Prophet in Islamic art and the reason for the manifestation of Christ's icon in Christian art. The results of the findings and analyzes showed: According to verses which explicitly refer to the Prophet's humanity, he cannot be regarded as the Son of God or the Logos. But on the one hand, he is the most complete and high man, according to the Koran, possesses divine attributes; Traits such as Rahim, Noor and Shahid, which are divine names. By examining some of the works of Islamic art, and observing the name of the Prophet (PBUH) alongside the name "Allah", which dates from the very first century to the present day, one can conclude: the spiritual reason for this is the manifestation of divine attributes in the blessed existence of the Prophet. In fact, if the Christians' intention of bringing the image of Christ is the understanding of God in the physical dimension, the presence of the name of the Prophet beside the divine names is due to the reverence to the supreme position of a perfect man, which is part of the divine attributes.

Key words: Allah, Mohammad, Attributes, Name, Art.

Iran. (E-mail: saeedahmadi1390@gmail.com)

<sup>1.</sup> MA in Art Research, Mazandaran University, Mazandaran, Iran. (E-mail: somaye.mohamadpur1397@gmail.com)

<sup>2.</sup> MA of Painting, Director of Painting Department, Urmia University, West

Azerbaijan, Iran. (E-mail: rezabayramzadeh1397@gmail.com)

<sup>3.</sup> MA in Art Research, invited lecturer, Urmia University, West Azerbaijan,